
 
Siguiendo la Sana Doctrina habla tú… de acuerdo con la Sana Doctrina                                    1 
 

          Vida y dolor; muerte y gozo en el         

         Nuevo Testamento 

        La transfiguración de Jesús- 

        la gloria en el sufrimiento 

         

       Por: Dr. Donald T. Moore
 

 Según el Nuevo Testamento, 

especialmente en la teología del 

evangelio de Marcos (Mc 8:22—10:45), 

el reino de Dios llegó por medio de la 

cruz. Se presenta la cruz como el acto 

supremo del poder real. El sufrimiento 

redefine el reino. En el centro de este 

evangelio aparece la expresión 

culminante del mesiazgo y, a la vez, 

converge con fuerza con las 

responsabilidades de los discípulos. No 

obstante, los discípulos fueron lentos en 

entender que su Mesías tenía que sufrir 

(8:23-38). Así que, cuando Jesús aclaró 

que su vida de Mesías incluía el Siervo 

Sufriente, en su ignorancia protestaron 

(8:31-33). Enseguida, Jesús indicó la 

relación más clara entre su propio 

sufrimiento y la responsabilidad de sus 

seguidores: debían negarse a sí mismos, 

aun a riesgo de la muerte (8:34-37). Este 

es el trasfondo seguido por la 

transfiguración (9:2-13). Donde se 

reiteran temas muy conocidos.  

Según Marcos 9, en la transfiguración de 

Jesús ocurren paralelos significativos 

parecidos a las teofanías de Moisés y 

Elías. No sólo sirven de puente entre las 

eras, sino que conllevan un ímpetu 

redentor.  

 

 

Enero-marzo 2026 

Año 41   Número 1 

Contenido 

Vida y dolor; muerte y gozo en el         
    Nuevo Testamento  

La transfiguración de Jesús- 
la gloria en el sufrimiento 

1  

¿Es Jesús el Dios todopoderoso? 
4 

El cristiano en un mundo 
posmoderno  

5 
Una comparación de Mahoma y el 

Mesías: Los dos personajes 
centrales del islam y la fe cristiana 

7 
Preguntas acerca de los Wicca 

14 

 

Una revista informativa sobre las 
sectas y las doctrinas sanas de los 

Bautistas del Sur 
 

Dirección postal: 
Siguiendo La Sana Doctrina                             

Urb. Crown Hills 
138 Ave W. Churchill PMB 405 

San Juan, PR 00926-6013 
Email: 

info@lasanadoctrinaonline.org   

Un ministerio sostenido  
por sus lectores 

Envía donativo anual sugerido 
$20.00       

Accediendo a:  
www.lasanadoctrinaonline.org 

http://www.lasanadoctrinaonline.org/


2                                     Siguiendo la Sana Doctrina habla tú… de acuerdo con la Sana Doctrina 
 

 Fuente: www.google.com  
 Igualmente, las subsiguientes imágenes.  

 

Veámoslo a continuación: 

 ►Un monte alto (v. 2) es el sitio 

normal para la revelación divina (comp. 

Ex 19:3-25; 1 Rey 19:8). En la  

transfiguración la revelación es privada, 

pero con tres testigos (Pedro, Santiago y 

Juan; Mc 5:37) (comp. Aarón, Nadab y 

Abihú en Ex 24:1, 9), y también 

menciona “seis días” (9:2; Ex 24:16).  

►Las revelaciones de este tipo tienen 

raíces en el pensamiento apocalíptico (2 

Cor 3:18; Fil 3:21). Una apariencia 

deslumbrante y blanca normalmente 

comunica una glorificación (Dan 12:3; 

Apo 4:4). 

►Moisés y Elías, representando la ley y 

los profetas, reaparecen como figuras 

escatológicas antiguotestamentarias (v. 

4). Moisés fundó la nación sobre la ley de 

Dios y predijo que un profeta como él 

mismo vendría en el futuro (Dt 18:15-19). 

El ministerio de Elías señaló una nueva 

era en el futuro (Mal 3:1; 4:5-6). Juntos, 

ambos son heraldos de la obra redentora 

del Señor. 

 

 

 

►Con frecuencia, una nube gloriosa (v. 

7) y la voz de Dios (v. 7; Ex 24:16)  

acompañaba las teofanías en el Antiguo 

Testamento (Ex 24:12-18; Eze 1:4). Tales 

manifestaciones típicamente evocan el 

terror (Ex 3:1-6; 34:30; Isa 6:1-5). Fue 

igual la reacción de los discípulos (v. 6). 

Pero exclusiva a la teofanía de Jesús es la 

voz celestial que identifica a Jesús como 

el hijo único de Dios (comp. Mc 1:9-11). 

Debido a las preguntas de los discípulos 

Jesús amplió su explicación de la  

necesidad de sus muchos sufrimientos 

(vv. 12, 32). No obstante, los discípulos 

seguían luchando con la necesidad del  

sufrimiento de Jesús, el cual ellos 

también tenían que compartir. También 

Marcos demostró cómo la realizada 

transfiguración de Jesús fue desplegada 

en la cruz. Fue sólo allí en la cruz que 

Jesús fue apropiadamente reconocido 

como el Hijo de Dios, a pesar de la 

oposición de los líderes judíos y el 

malentendimiento de los discípulos.  

 

http://www.google.com/


 
Siguiendo la Sana Doctrina habla tú… de acuerdo con la Sana Doctrina                                    3 
 

De forma sorprendente, la realidad 

presentada en la transfiguración es 

contrastada con la apariencia de Jesús en 

la cruz. Hay, por lo menos, seis áreas de 

contraste en los dos acontecimientos: en 

la transfiguración, brilla una luz celestial 

(Mc 9:2-3), pero en la cruz una oscuridad 

sobrenatural (15:33). En la 

transfiguración, la ropa de Jesús era 

luminosa (9:2-3), pero en la cruz a Jesús 

le quitaron su ropa (15:20, 24); lo 

desnudaron. En la transfiguración, se 

presentaron dos mediadores del antiguo 

pacto (9:4), pero junto a la cruz había dos 

criminales (15:27, 32). En la 

transfiguración, hay una conversación 

entre Jesús y Elías (9:4), pero en la cruz 

hay sólo una conversación imaginada con 

Elías (15:35). En la transfiguración, los 

discípulos estaban presentes, pero en la 

cruz, los discípulos huyeron (14:50). En 

la transfiguración, Dios habló (9:7), pero 

en la cruz, Dios no dijo nada; permaneció 

callado. 

 

Verdades teológicas que proceden de la 

transfiguración y la crucifixión.  

 Cabe señalar algunos de los temas 

que son culminados en la transfiguración 

y la crucifixión de Jesús: 

● Todos los seguidores de Cristo tienen 

que abrazar el sufrimiento antes de que 

puedan abrazar la gloria. Es esencial para 

los discípulos del Mesías aceptar el 

sufrimiento y el sacrificio, siguiendo así 

el ejemplo de la vida de nuestro Señor. Se 

nos pide caminar donde Jesús caminaba. 

Con sumo cuidado, Jesús subrayaba esta 

verdad con sus discípulos (Mc 8:31-38; 

9:30-31). 

● La gloria de Jesucristo es escondida en 

su sufrimiento y reivindicada en su 

resurrección. Jesús anticipó la necesidad 

de su sufrimiento en esta vida, por lo 

menos tres veces, antes de su crucifixión. 

Les decía: “…está escrito acerca del Hijo 

del Hombre, que padezca mucho y sea 

menospreciado” (9:12b). Pero la etapa 

final de renovación y restauración de toda 

la creación sólo puede llegar después de 

su entronización en su segunda venida. 

Era central que sufriera la muerte y fuera 

resucitado, lo cual forma la médula de la 

historia de la redención. 

● Jesús es el nuevo Moisés escatológico 

y el único mediador para la nueva vida. 

En la presencia de los líderes israelitas 

(judíos), Jesús recrea la gloria que Moisés 

experimentó en el monte Sinaí, trayendo 

así nuevas promesas de vida en un nuevo 

éxodo que están ofrecidas a toda la 

humanidad esclavizada. En Lucas 9:31, 

durante la transfiguración, Moisés y Elías 

mencionan el nuevo éxodo de manera que 

el nuevo reino venidero ya estaba en 

proceso de realización. Hoy, como líderes 

cristianos, evitemos las anticipaciones o 

predicciones falsas y una confusión o 

desánimo al presentar un mensaje parcial 

de la victoria final prometida en Cristo 

(¡Aleluya!). □ 

 

 

 

Nota: Amado lector si al momento de leer esta revista, no tienes a 
Jesucristo en tu corazón, * te invito a que le aceptes como tu SEÑOR y 
Salvador. Si necesitas más información de cómo hacerlo, puedes 
comunicarte con nosotros. Gracias. 

 



4                                     Siguiendo la Sana Doctrina habla tú… de acuerdo con la Sana Doctrina 
 

¿Es Jesús el Dios todopoderoso? 
Por: Dr. Donald T. Moore

La secta de los Testigos de Jehová 

contradice las Sagradas Escrituras de la 

Biblia:1 

 ►Las Escrituras distinguen entre 

Miguel el Arcángel (una criatura) y Jesús 

(el Creador). En griego, monogenes en 

Juan 3:16 quiere decir Hijo “único” o el 

“único en su género o especie.” También 

es el único “Rey de reyes y Señor de 

señores” (Apo 19:16) y no “uno de los 

príncipes principales” como lo es el 

arcángel Miguel (Dan 10:13). 

 ● Pero según esta secta Jesús fue 

creado por el Padre como el arcángel 

Miguel hace billones de años.  

 ►Las Escrituras citadas por los 

Testigos para probar que Jesús es un dios 

menor están sacadas fuera de su 

contexto. En Isaías 10:21, Jehová 

(Yahweh) es el “Dios poderoso”, como 

menciona Isaías 9:6, y en el Nuevo 

Testamento en muchas ocasiones, Cristo  

está identificado como Dios omnisciente 

(Mt 11:27; 17:27; Lu 5:4, 6; Jn 7:29; 

8:55; 10:15; 16:30; 17:25; 21:6-11; 

21:17). No obstante, a veces Cristo 

voluntariamente escogía no usar sus 

atributos como la omnisciencia (Fil 2:5-

11). 

 ● Pero según esta secta, Jesús es 

un dios poderoso, pero no es Dios 

Todopoderoso como el Padre. 

 ►La Escritura prueba que Jesús 

fue (es) Jehová. Antiguamente se usaba 

con frecuencia la frase “Hijo de…” para 

señalar “la equidad de ser”. Dios creó el 

universo mediante su “Hijo”, que indica  

 

 
1 A veces una traducción y otras veces una 

adaptación de Ron Rhodes, The 20 Most 

Important Things You can say to a Jehovah’s 

que antes de la creación era su Hijo eterno 

(Heb 1:2). No obstante, durante su 

encarnación como hombre, a veces 

voluntariamente escogía no usar esa 

grandeza. Yahweh afirmó: “Yo soy el 

Señor y no hay otro Salvador” (Isa 

43:11). En los Evangelios, el Salvador se 

refiere a Cristo Jesús (Lu 2:11; Jn 4:42) y 

era adorado como Dios por múltiples 

personas como Tomás (Jn 20:28), los 

discípulos (Mt 28:17) y por lo menos 

cuatro o cinco otros seguidores (Mt 2:11; 

8:2; 9:18; 28:9; Jn 9:38; Heb 1:6). 

 ● Pero según dicha secta, Jesús 

nació más tarde en la tierra sólo como un 

ser humano. 

 ►Jesús resucitó físicamente de 

la muerte. Aunque murió en una cruz (Mt 

27:32; Mk 15:30; Jn 19:17, etc.), al 

resucitar probó que era carne y hueso 

mostrando sus manos y pies e invitaba al 

toque de otros (Lu 24:39) y comió cuatro 

clases de alimentos para probar que tenía 

un cuerpo físico de verdad (Lu 24:30, 42, 

43; Jn 21:12, 13; Hch 1:4).  

 ● Pero según la mencionada 

secta, Jesús fue crucificado en una estaca, 

no una cruz. 

 ►Jesús vendrá visible y 

físicamente y en su Segunda Venida. La 

venida futura de Cristo será un suceso 

visible porque en 1 Pedro 4:13 usa 

apokalupsis con su significado básico de 

“revelación”, “divulgación visible”, 

“desvelación”, y “quitar lo cubierto”. 

También se usa la palabra griega 

epiphaneia, que literalmente significa 

“resplandeciente”, y Pablo la usa varias 

veces con relación a la Segunda Venida 

Witness (Eugene, Oregon, Harvest House 

Publishers, 2001), 41-54. 



 
Siguiendo la Sana Doctrina habla tú… de acuerdo con la Sana Doctrina                                    5 
 

(Tito 2:13; 1 Ti 6:14; 2 Ti 1:10). Así que 

su venida será en cuerpo visible (Mt 

24:29-30).  

 ● Pero según esta secta la 

Segunda Venida de Cristo ya ocurrió 

espiritualmente e invisible en 1914. □ 
 

 

 

 

El cristiano en un mundo posmoderno  
Por: Dr. Donald T. Moore 

 
El término posmodernismo tiene 

diferentes significados. No obstante, la 

filosofía posmoderna, generalmente 

entendida, reclama abandonar los 

compromisos de la Ilustración a la 

objetividad de la verdad, la universalidad 

de la razón y la inevitabilidad del 

progreso. En vez de tratar de formar una 

cosmovisión racional, la posmodernidad 

opta por metas menores, juntando varias 

ideas, prácticas y metas con propósitos 

pragmáticos. Como lo dice el 

posmodernista Walter Truett Anderson: 

“La verdad no es lo mismo que antes.” El 

posmodernismo abraza un grupo de 

ideas, la mayoría de las cuales 

contradicen el entendimiento cristiano de 

la verdad, la autoridad y la racionalidad. 

Sin embargo, una nota positiva es que el 

posmodernismo tiende a desinflar los 

 
2 Este artículo es una adaptación del escrito de 

Douglas R. Groothuis, “How Should a Christian 

conceptos demasiado optimistas de la 

razón humana y del progreso 

fundamentado únicamente en la habilidad 

humana.2 

 El posmodernista reclama que 

cualquier cosmovisión amplia y 

autoritaria sea siempre fuera del alcance 

humano y que todo reclamo de lo 

contrario es un pretexto arrogante para 

dominar a aquellos con quienes están en 

desacuerdo. Por ejemplo, los reclamos 

por la verdad objetiva por la cosmovisión 

cristiana son injustificables y llevan a la 

opresión de los no cristianos. Tales “meta 

narrativos” (Jean-Francois Lyotard) o 

relatos usados para describir la realidad 

como un todo, tienen que ser 

abandonados. Ninguna cosmovisión tiene 

una autoridad objetiva o racional sobre 

otra. 

Understand Postmodernism?” Apologetics Study 

Bible, 1385-1386. 



6                                     Siguiendo la Sana Doctrina habla tú… de acuerdo con la Sana Doctrina 
 

 Los pensadores como Jacques 

Derrida “deconstruyen” los textos con el 

propósito de abolir su autoridad. Esto con 

el objetivo de que los textos no posean 

ningún significado conocible o racional 

establecido por el autor y discernible por 

el lector informado. Su significado varía 

y está sujeto a un sinfín de variedad de 

interpretaciones. El mismo texto no tiene 

autoridad. El lector contribuye 

decisivamente a sus significados (plural) 

acerca de los textos. Así la 

“deconstrucción” socava la veracidad de 

cualquier texto (incluso el de la Biblia) 

debido a que ninguno tenga un solo 

significado que pudiera corresponder a 

los hechos objetivos. No obstante, ¡es 

irónico que los “deconstruccionistas” 

condenen las “mismas interpretaciones” 

de sus propios escritos!  

 Para los posmodernistas, la 

“verdad” es fundamentalmente un 

constructo social y lingüístico inventado 

para un propósito determinado. Varias 

culturas tienen sus propios “mapas” que 

describen la realidad de forma diferente. 

Sin embargo, no es posible determinar 

cuál “mapa” hace una conexión más 

cercana a la realidad, puesto que no 

podemos comprimir más allá que nuestro 

propio condicionamiento cultural. No 

existe una realidad objetiva aparte de 

nuestros idiomas y conceptos. Done cada 

comunidad determina sus propias 

verdades. Para ellos, no existe una visión 

de algo desde el punto de vista de Dios y, 

por ende, no hay una verdad objetiva. 

Como el filósofo alemán Friedrich 

Nietzsche declaró: “No hay una verdad, 

sólo la interpretación.” 

 Contrario a estos reclamos 

posmodernistas, las Sagradas Escrituras 

reclaman ser una revelación verdadera y 

 
3 Ver “La modernidad, posmodernidad y las 

implicaciones para el cristiano,” Las Doctrinas 

Sanas y las Sectas Malsanas VI:167-173; 

objetiva de Dios, autoritativa en todo lo 

que dice (Ro 3:4; 2 Tim 3:15-17). Sólo 

Dios conoce la realidad 

comprehensivamente, pero los seres 

humanos pueden obtener un 

conocimiento parcial al compenetrar la 

revelación divina y al usar sus mentes de 

manera sabia. La Biblia- y la mayoría de 

los filósofos- reclaman que una 

afirmación es una que corresponde a la 

realidad. Las costumbres sociales u 

opiniones no crean la verdad; por ende, la 

condenación de la Biblia acerca de los 

ídolos como dioses falsos. La afirmación 

“Jesús es el Señor” no es sólo una 

expresión del lenguaje y la tradición de 

los cristianos. Es un reclamo de la verdad 

acerca de las realidades objetivas. 

Además, por medio de los buenos 

argumentos apologéticos se puede 

verificar la verdad objetiva de esta 

afirmación racionalmente.3 

 Los reclamos posmodernistas 

tienen serios fallos lógicos. Primero, se 

contradicen en sus pronunciamientos 

sobre la verdad. Sus declaraciones 

reclaman aplicarse a la propia realidad, 

no sólo de su propia cultura. No obstante, 

esto es exactamente lo que los 

posmodernistas reclaman que no se puede 

hacer. Al rechazar toda autoridad 

objetiva, terminan afirmando su propia 

autoridad y su propia “meta narrativa”. 

Esto es a su vez contradictorio y falso. 

Segundo, la gente sana juzga ciertas 

acciones- tal como los ataques terroristas 

a las Torres Gemelas en Nueva York el 

11 de septiembre de 2001- como 

objetivamente malvadas y no solamente 

como constructos relativos a una 

sociedad. Si esto es cierto, la perspectiva 

posmodernista de la moralidad como un 

constructo cultural no puede ser 

“Desafíos de la modernidad y posmodernidad,” 

DS y SM VI:210-211; “Características de la 

Iglesia Emergente,” DS y SM  VII:85-86 y 97-98. 



 
Siguiendo la Sana Doctrina habla tú… de acuerdo con la Sana Doctrina                                    7 
 

defendida. El posmodernismo da énfasis 

a la diversidad de los reclamos de la 

verdad, particularmente en escenarios 

pluralistas, pero no provee un método 

para probar estos reclamos con relación a 

la realidad. Al contrario, sucumbe a un 

tipo de indiferencia intelectual- el 

enemigo del progreso moral y la virtud 

espiritual. 

 Aunque ninguna religión con 

millones de feligreses adhiere la 

perspectiva posmoderna de la verdad, 

este punto de vista ha compenetrado 

cómo muchas personas visualizan la 

espiritualidad, especialmente en las 

naciones con una libertad religiosa 

significativa. Muchos piensan que la 

religión es un asunto de escoger, probar y 

de preferencia. Alegan que los individuos  

 

 

 

buscan una religión diseñada que 

satisfaga su paladar o plantean que las 

personas nacen en una religión que define 

su identidad. Aún más, cada individuo 

puede mezclar y seleccionar elementos de 

varias religiones. Según esta perspectiva, 

no tiene sentido debatir acerca de si la 

religión es cierta o falsa. Todas son 

“verdaderas” en el sentido posmoderno 

porque dan significado a las vidas de la 

gente. Apologéticamente, esta 

perspectiva contradice el deber cristiano 

de dirigirse a la falsedad y la falta de 

adecuada racionalidad de las religiones 

alternativas con el fin de presentar el 

cristianismo como el verdadero, racional 

y pertinente (2 Co 10:3-5).4 □ 

 

 

 

Una comparación de Mahoma y el Mesías: 

Los dos personajes centrales del islam y la fe cristiana

Por: Dr. Donald T. Moore 

 
 Cuando Jesús de Nazaret estaba 

clavado a la cruz y su sangre brotando de 

sus heridas desde su cabeza hasta sus  

 
4 Ver “Hebreos: Un Modelo Excelente para la 

Defensa de la Fe,” DS y SM VII:201-202. 

 

pies, pidió a su Padre que perdonara a la 

multitud que se le quedó mirando. Seis 

siglos más tarde, acostado, Mahoma 



8                                     Siguiendo la Sana Doctrina habla tú… de acuerdo con la Sana Doctrina 
 

(Muhammad) moría mientras que sus 

órganos internos dejaban de sustentar su 

vida, habiendo sido envenenado por una 

judía cuya familia había sido asesinada 

por unos invasores musulmanes. Su  

oración fue que Alá maldijera a los judíos 

y cristianos.5 

  Contrario al pensamiento común, 

una comparación entre Jesús y Mahoma 

revela que hay una gran diferencia entre 

la fe cristiana y el islam. Los dos 

fundadores de estas dos religiones que 

cobijan millones de seguidores son muy 

diferentes. Se ve que la brecha entre ellas 

se ensancha aún 

más al comparar sus 

mensajes centrales y 

el apoyo divino para 

sus enseñanzas. 

Mientras que 

Mahoma está atado 

inseparablemente a 

una cultura durante 

una época 

determinada, Jesús 

y sus enseñanzas 

traspasan el tiempo y lugar. 

 

Los récords históricos 

 Aunque existen todavía varios 

escritos antiguos por personajes no 

cristianos,6 lo que sabemos acerca de la 

vida de Jesús tiene base en los escritos  

apostólicos del Nuevo Testamento. Los 

cuatro evangelios, el libro de los Hechos 

y un número de cartas fueron escritos por 

testigos oculares, o sea, mientras que 

vivían esos testigos oculares. Puesto que 

existen múltiples fuentes tempranas e  

independientes, hace posible visualizar la 

vida histórica de Jesús con claridad. 

 
5 He seguido bastante de cerca el siguiente 

artículo: David Wood, “Muhammad and the 

Messiah: Comparing the Central Figures of 

Islam and Christianity,” Christian Research 

 La obra de los historiadores de 

origen islámico es mucho más difícil de 

captar. El Corán nos dice muy poco 

explícitamente acerca de Mahoma. La 

fuente biográfica con detalles sobre el 

profeta del islam es La Vida de 

Muhammad de Ibn Ishaq, que se escribió 

más de un siglo después de su muerte. No 

obstante, los musulmanes modernos han 

concluido que su metodología era 

defectuosa, la cual les obligaba a buscar 

información en obras posteriores acerca 

de su profeta. De hecho, las colecciones 

de historias más confiables acerca del 

profeta (por ej., 

Sahih al-Bukhari, 

Sahih Muslim y 

otras) fueron 

escritas unos dos 

siglos o más tarde 

de los sucesos 

narrados. 

 Definitivamente, 

dos siglos es más 

que suficiente 

tiempo para 

hermosear e inventar relatos ficticios. La 

búsqueda de información histórica 

islámica ha descubierto poca 

información, y la tendencia durante el 

siglo pasado entre los eruditos de los 

estudios islámicos ha sido hacia más 

escepticismo. Por supuesto, existen 

algunos estudiosos del Nuevo 

Testamento que critican mucho las 

creencias cristianas, por ejemplo, en 

cuanto a los milagros de Jesús y su 

naturaleza divina. No obstante, existe una 

diferencia crucial entre el escepticismo 

acerca de Jesús y acerca de Mahoma. Los 

críticos del cristianismo tienen que 

Journal, Vol 35:05, 1912, pp. 42-48. Sahih al-

Bukhari número 436 citado por Wood, 48. 
6 Ver “¿Vivió Jesús en Palestina en el primer 

siglo?” Doctrinas Sanas y Sectas Malsanas, 

Tomo IV:24-29. 



 
Siguiendo la Sana Doctrina habla tú… de acuerdo con la Sana Doctrina                                    9 
 

responder a una cantidad de evidencia 

histórica temprana y negar su validez; los 

críticos del islam no tienen este problema. 

 

El ejemplo moral 

 Poco tiempo después de 

convertirse en teísta, se le preguntó al 

filósofo británico Anthony Flew si podría 

pertenecer a una religión teísta en 

específico, o el cristianismo o el islam. 

Aunque Flew contestó que no, aprovechó 

la oportunidad para hacer una 

comparación entre Jesús y Mahoma: 

“Una cosa que diría en esta comparación 

es que, definitivamente, Jesús es una 

figura carismática muy atractiva, 

mientras que muy enfáticamente el 

Profeta del Islam no lo fue.” 7 

 ¿Por qué un hombre, muy 

conocido por sus críticas del teísmo 

cristiano durante gran parte del siglo XX, 

encontró que Jesús fue muy atractivo, 

pero nada de Mahoma le atraía? La 

respuesta es simplemente que Flew había 

pasado una parte significativa de su vida 

estudiando las religiones en el mundo, y 

el contraste entre Jesús y Mahoma fue 

impresionante. 

 Jesús pasó la mayor parte de su 

ministerio de tres años demostrando 

mucho interés por las necesidades de 

otros. A la vez, nunca hizo ningún 

milagro para satisfacer su propia hambre 

(Mt 4:3-4) o que le trajera al instante una 

gloria personal (Mt 4:5-6). Siempre 

rehusó hacerlo. Nunca dio su espalda a 

los ciegos, sordos, enfermos, impedidos o 

hambrientos. Defendió a los rechazados 

por la sociedad y, a la vez, condenó a los 

que se autoproclamaron justos (Lu 7:36-

30). Mandó a sus seguidores a amar a 

todos, inclusive a sus enemigos (Mt 5:43-

45), y no lastimó a nadie (Mt 26:52). 

 
7 Anthony Flew, et al., www.biola.edu/antony 

flew/flew-interview.pdf. citado por David Wood, 

p. 44. 

Cuando surgían quejas, Jesús tenía tanta 

confianza en su propia integridad que 

preguntó a sus críticos: “¿Quién de 

vosotros me halla culpable de pecado?” 

(Jn 8:46). 

 Aún más, al dar su vida por otros, 

Jesús puso su máximo ejemplo. Después 

de advertir a sus discípulos que no se 

exaltaran, Jesús dijo: “Porque el Hijo del 

Hombre tampoco vino para ser servido, 

sino para servir y para dar su vida en 

rescate por muchos” (Mar 10:45 RVA). 

Desde el sacrificio de Jesús, millares de 

cristianos han dado su vida por otros, a 

veces mientras predicaban el evangelio 

en áreas hostiles o cuando cuidaban a los 

enfermos en regiones llenas de diversas 

enfermedades.  

 En contraste, la vida de Mahoma 

difícilmente sirve como un patrón de 

conducta. Por supuesto, hay muchos 

momentos en la vida de Mahoma cuando 

fue amable, generoso o valiente; y es 

cierto que el advenimiento del islam 

acabó con ciertas prácticas odiosas, tal 

como el infanticidio. No obstante, el 

Corán establece a Mahoma como el 

máximo modelo a seguir (33:21), 

mientras que sus enseñanzas deberían 

haber excluido tanto respeto por él. 

 Consideramos dos categorías del 

ejemplo moral de Mahoma: su ética 

sexual y su violencia. A pesar de la 

prohibición del Corán acerca del 

matrimonio a más de cuatro esposas 

(4:3), Mahoma tuvo por lo menos nueve 

esposas a la vez8 (después de haber 

recibido en 33:50 una revelación especial 

que le dio sólo a él el derecho de violar el 

límite de cuatro mujeres). Las fuentes 

islámicas informan que una de las 

esposas de Mahoma, una muchacha con 

nombre de Aisha, tenía sólo nueve años 

8 Sahih al-Buhari, Número 268 citado por Wood, 

45. 

http://www.biola.edu/antony%20flew/flew-interview.pdf
http://www.biola.edu/antony%20flew/flew-interview.pdf


10                                     Siguiendo la Sana Doctrina habla tú… de acuerdo con la Sana Doctrina 
 

cuando el matrimonio fue consumado.9 

Otra esposa, Zaynab, originalmente se 

casó con su hijo adoptivo Zayd. No 

obstante, después de que Mahoma la vio 

casi desnuda en un esfuerzo de visitar a 

su hijo adoptivo, se sintió atraído por ella 

y Zayd se divorció de ella de manera que 

Mahoma podía tenerla como esposa.10 

 Aunque los hombres musulmanes 

se limitan a cuatro esposas, Mahoma les 

permitió tener un número sin límite de 

cautivas y concubinas (ver Corán 23:5-6; 

70:22-30). Los musulmanes no tienen que 

casarse con las mujeres cautivas para 

poder sostener relaciones sexuales con 

ellas y se les permite tener sexo con 

mujeres cautivas casadas (4:24).11  

Mahoma aún permitió a sus seguidoras 

practicar una forma de prostitución 

(llamada “Muta”), de acuerdo a la 

costumbre donde un musulmán podría 

pagar a una mujer después de acostarse 

con ella. 

 Igualmente, inquietante fue el 

trato de Mahoma a sus críticos, apóstatas 

y no musulmanes en general. Los 

musulmanes modernos con frecuencia 

dicen que Mahoma sólo mataba a sus 

enemigos cuando le atacaban; no 

obstante, la historia demuestra que éste 

mataba a muchas personas cuyo crimen 

sólo fue escribir poemas criticándolo. 

 Los que decidían abandonar el 

islam no fueron tratados mejor, pues 

Mahoma mandó a sus seguidores: 

“Quienquiera cambie la religión 

islámica… mátenlo.”12 Basados en los 

repetidos mandamientos a matar a 

 
9 Ibid., entre otros citado por Wood, 45. Ver 

también “Mahoma: El mensajero Guerrero,” DS 

y SM, Tomo V:173-180 y 1, 4-8; “Mahoma, el 

Corán y la fe islámica,” DS y SM Tomo I:233-

241; “El Islam,” Tomo IV:131-141; “Es 

Mahoma el Consolador? IV:8-12; “El 

cristianismo y el islam: comparación y 

contraste,” Tomo VI:100-195; “Nuevas 

especulaciones sobre el fin,” Tomo 7:145-147. 

aquellos que abandonaban el islam, todas 

las cuatro escuelas de jurisprudencia 

islámica suní, junto con las escuelas 

chiíes están de acuerdo en que los 

apóstatas masculinos debían matarlos. 

Existe en parte un desacuerdo, no 

obstante, sobre si las apóstatas femeninas 

debían ser ejecutadas o encarceladas y 

torturadas hasta que volvieran al islam.13 

 A pesar de que varios pasajes en 

el Corán aparentemente promueven la 

paz a los no musulmanes,14 el Corán 

define su propio método de 

interpretación: “Si abrogamos una aleya 

o provocamos su olvido, aportamos otra 

mejor o semejante” (2:106, Julio Cortés). 

Esta es la base para la doctrina de la 

abrogación, según la cual unos pasajes 

más temprano del Corán son cancelados 

por pasajes posteriores, siempre y cuando 

no haya conflicto. A base de esto, 

considera que Mahoma entregó a sus 

seguidores algunos pasajes de los últimos 

capítulos mejorados. 

 “¡Creyentes! ¡No toméis como 

amigos a los judíos y a los cristianos! 

¡Son amigos unos de otros!”  (5:51, 

Cortés). 

 “¡Combatid contra quienes, 

habiendo recibido la Escritura, no creen 

en Alá ni en el último día!” (9:29, Cortés). 

 “Dios ha comprado a los 

creyentes sus personas y su hacienda, 

ofreciéndoles, a cambio, el Jardín. 

Combaten por Dios: matan o los matan” 

(9:111, Cortés). 

10 Ver www.answering-Islam.org/Shamoun/ 

Zaynab.htm 
11 Mahoma tuvo una esclava para fines sexuales; 

era cóptica cristiana.  
12 Sahih al-Buhari, número 6922 citado por 

Wood. 
13 www.answering-Islam.org/hahn/mawdudi.htm 

citado por Wood. 
14 Ver Corán 2:256 y 109:6. 

http://www.answering-islam.org/Shamoun/


 
Siguiendo la Sana Doctrina habla tú… de acuerdo con la Sana Doctrina                                    11 
 

 “¡Combatid contra los infieles 

que tengáis cerca! ¡Sabed que Dios está 

con los que le temen!” (9:123, Cortés) 

 “Mahoma es el Enviado de Dios. 

Quienes están con él son severos con los 

infieles y cariñosos entre sí” (48:29, 

Cortés). 

 Es el criterio principal para pelear 

o maltratar al pueblo en estos pasajes es 

que no creen en Alá como el único Dios 

verdadero. Las órdenes finales, entonces, 

consisten primordialmente en mandatos 

para subyugar violentamente a los no 

musulmanes. Estos mandamientos 

abrogan cualquier enseñanza dada de 

antemano que apoyaba la coexistencia 

pacífica con los no creyentes. Por lo 

tanto, nadie debe cuestionar la conclusión 

de Flew de que, sin duda, Jesús es mucho 

más atractivo que Mahoma. 

 

El mensaje religioso 

 Jesús trató numerosos temas 

durante su ministerio terrenal, y mucho 

de lo que dijo podría ser visto como 

fundamentos comunes de las religiones y 

filosofías no cristianas. No obstante, los 

aspectos más singulares del mensaje de 

Jesús (y aquellos que provocaron las 

reacciones más fuertes de su mensaje) 

tenían que ver con su identidad y sus 

prerrogativas como el Hijo divino de 

Dios. 

 El carpintero de Nazaret reclamó 

ser el Grande “YO SOY” que guio a los 

israelitas durante el Éxodo (Jn 8:58; 8:24; 

cf. Ex 3:14), el juez final sobre toda la 

humanidad (Mt 25:31-33) y el 

apocalíptico “Hijo del Hombre”, que 

vendría en las nubes del cielo y recibiría 

adoración en su reino eterno (Mc 14:62; 

comp. Dt 7:13-14). Aseguró a sus oidores 

que perdonaría sus pecados (Mc 2:1-12), 

y que cuando el pueblo pecaba, le debían 

 
15 Ver Corán 4:171; 5:17 y 9:30. 

una deuda (Lu 7:40-50). Jesús dijo que 

acompañaba a sus seguidores 

dondequiera que se reunían (Mt 18:20) y 

estaría siempre con ellos (Mt 28:20). 

Poco antes de declarar que compartía la 

gloria con su Padre antes de que el mundo 

comenzara (Jn 17:5), anunció su potestad 

de contestar oraciones (Jn 14:13-14). 

Jesús se llamó a sí mismo el Señor del día 

de descanso (Mc 2:28) y el Señor del rey 

David (Mt 22:41-45). 

 Si combinamos estas enseñanzas 

con su reclamo de ser un “rescate por 

muchos”, el “mensaje cristiano se aclara: 

el Hijo divino de Dios entró en el mundo 

creado con el propósito de ser el sacrificio 

perfecto por los pecados (Jn 3:16). 

 Mahoma negó las doctrinas 

medulares del evangelio. Jesús no fue 

“más que un mensajero” (Corán 5:75, 

Cortés).15 Jesús no podría morir por los 

pecados de otros, porque, primero, nunca 

murió en la cruz (4:157-158), y, segundo, 

porque “Nadie cargará con la carga 

ajena” (39:7, Cortés).16 El Corán también 

niega explícitamente la doctrina de la 

Trinidad en 5:73 y 5:116 (aunque 

debemos tomar nota de que, ¡según el 

Corán los cristianos creen en una 

Trinidad compuesta de Alá, Jesús y 

María!). 

 

 

16 Ver Corán 6:164; 17:13-15; 35:18. 



12                                     Siguiendo la Sana Doctrina habla tú… de acuerdo con la Sana Doctrina 
 

 El mensaje central del islam es 

que los seres humanos tienen que evitar la 

idolatría (la cual incluye la creencia en la 

deidad de Cristo) y tienen que someterse 

a Alá al hacer a Mahoma la autoridad 

final de sus vidas (4:65, 3:31-32). Puesto 

que Mahoma declaró que sus seguidores 

tenían que recitar de memoria el credo,17 

rezar los cinco rezos diarios, dar 

limosnas, ayunar durante el mes de 

Ramadán y hacer el peregrinaje a La 

Meca (siempre y cuando sean física y 

financieramente capaces), los 

musulmanes tienen que hacer estos 

deberes en obediencia a Alá. 

 

La confirmación divina 

 La historia está llena de hombres 

y mujeres diciendo a otras personas lo 

que deben creer acerca de Dios. Aún hoy, 

muchos “profetas” autoproclamados han 

convencido a sus seguidores de que ellos 

tienen las llaves al paraíso. Jesús y 

Mahoma enseñaron teologías que 

diferían radicalmente una de la otra y de 

los otros líderes religiosos. ¿Por qué 

deberíamos creer uno de estos mensajes? 

 Es interesante notar que la Biblia 

y el Corán están de acuerdo en que Jesús 

llevó la vida más milagrosa de la historia. 

Según las Escrituras de los cristianos y 

los musulmanes, Jesús nació de una 

virgen (Mt 1:18-23; Corán 3:47), sanaba 

leprosos (Lu 5:12-13; Corán 3:49), dio la 

visión a los ciegos (Mc 10:46-52; Corán 

5:110), y levantó muertos (Jn 11:38-44; 

Corán 3:49). El Corán aún incluye dos 

milagros apócrifos—Jesús hablando al 

nacer (19:29-34) y dio vida a un pájaro de 

barro (5:110). 

 Por supuesto, el fundamento de la 

fe cristiana siempre ha sido la 

resurrección de Jesús (1 Co 15:12-19). La 

evidencia del primer siglo demuestra que, 

 
17 “No hay Dios sino Alá, y Mahoma es su 

Profeta." 

después de la muerte de Jesús, sus 

seguidores se deprimían porque su 

maestro fue asesinado. No obstante, estos 

mismos seguidores fueron de repente 

transformados en atrevidos predicadores, 

la mayoría de los cuales murieron 

proclamando con gran confianza que 

Jesús había resucitado de la muerte y se 

les había aparecido. Hubo una 

transformación parecida en dos personas 

que no fueron seguidores de Jesús 

durante su ministerio terrenal. El apóstol 

Santiago cambió de ser un escéptico que 

rechazaba a Jesús (Jn 7:5) a ser un líder 

en la iglesia primitiva, sólo debido a que 

Jesús le convenció cuando se le apareció 

(1 Co 15:7). Al principio, el apóstol Pablo 

persiguió a la iglesia y trató de destruirla 

(Hch 9:1-19). No obstante, después de su 

encuentro con Jesús en el camino a 

Damasco, comenzó a predicar el mismo 

mensaje de Pedro, Santiago y los demás 

apóstoles que predicaban que Jesús 

resucitó (1 Co 15:11). La única 

explicación que cuadra con estos hechos 

históricos es que Jesús se levantó de entre 

los muertos. 

 Según el Corán, el único milagro 

de Mahoma fue el mismo Corán (29:48-

51).18 Evidentemente, la elocuencia del 

Corán fue supuestamente la señal de su 

origen divino (ver 2:23). Pero claramente 

este argumento está defectuoso. Aun si el 

Corán fuera el libro más elocuente jamás 

escrito (lo cual no lo es), esto difícilmente 

se podría aceptar como prueba de su 

inspiración divina; de manera parecida, 

no es posible afirmar tampoco que las 

sinfonías brillantes de Mozart prueban 

que su música vino de Dios. 

 Aunque se podría considerar el 

argumento principal de la elocuencia del 

Corán como inherentemente absurdo, y 

por lo tanto evidencia en contra de su 

18 Ver Corán 6:37; 10:20; 11:12; 13:7; 17:59; 

28:48. 



 
Siguiendo la Sana Doctrina habla tú… de acuerdo con la Sana Doctrina                                    13 
 

origen divino; serían más relevantes 

algunos hechos encontrados en las 

fuentes antiguas musulmanas. Primero, 

cuando Mahoma comenzó a recibir sus 

revelaciones en la cueva de Monte Hira, 

su primera impresión fue que un demonio 

poético le había posesionado.19 

 Segundo, después de su 

experiencia en la cueva, Mahoma sentía 

deseos de suicidio, tirándose por un risco. 

Las fuentes musulmanas afirman que su 

esposa Jadicha y su pariente Waraqah, los 

cuales no estaban en la cueva y no tenían 

ni idea de lo que había encontrado, le 

convencieron de que no estaba poseído 

por un demonio, sino que en realidad era 

un profeta de Dios. 20 

 Tercero, cuando Mahoma entregó 

el capítulo 53 del Corán a sus seguidores, 

tenía versos que permitían a los 

musulmanes rezar a tres diosas paganas 

(al-Lat, al-Uzza y Manat). Aun Mahoma 

recitó esos versos y se postró en honor a 

la nueva revelación. Poco después, no 

obstante, informó a sus seguidores que 

estos susodichos “Versos satánicos”, los 

cuales había entregado como parte del 

Corán, no provenían de la verdad de Alá, 

pues vinieron de Satanás. Mahoma los 

quitó del Corán y los reemplazó con las 

palabras que aparecen en el capítulo 53 

hoy.21 

 Cuarto, en un momento tarde en 

su vida, Mahoma dijo que era la víctima 

de un encantamiento mágico que duró 

más o menos un año. Según varias 

fuentes, uno de los enemigos de Mahoma 

le robó su cepillo de peinar y lo usó para 

hechizarlo. Ibn Ishaq escribió que 

Mahoma estaba hechizado durante ese 

tiempo, y Bukhari añadió que el hechizo 

le desilusionó o engañó.22 

  Así que, cuando los 

investigadores buscan alguna 
 

19 Ibn Ishaq, 106. 
20 Ibn Ishaq, 106. 

confirmación divina para el mensaje de 

Mahoma, son confrontados con un 

argumento increíblemente extraño: “Mi 

poesía es mejor que la tuya, de manera 

que debe haber venido de Dios.” No 

obstante, si se investiga más a fondo, 

tropiezan con la falta de una 

confirmación en las enseñanzas de 

Mahoma. 

 

El dilema islámico 

 Hay una diferencia final entre 

Jesús y Mahoma que se tiene que traer a 

colación; específicamente se trata de que 

uno de estos dos hombres confirmó el 

mensaje del otro. Como ya se ha 

indicado, el Corán designa a Jesús como 

un “Mensajero” de Dios y, por lo tanto, se 

requiere que los musulmanes den honor a 

las enseñanzas de Jesús. Pero ya que los 

evangelios claramente apoyan el punto de 

vista cristiano de Jesús, los musulmanes, 

que quieren negar la deidad de Cristo, su 

muerte y su resurrección, tienen que decir 

que los Evangelios han sido corruptos. Y 

aquí tal vez los musulmanes encaran su 

mayor dificultad. 

 El Corán afirma la inspiración de 

las Escrituras cristianas (ver 3:3-4; 7:157; 

10:94 y otras). También el Corán manda 

a los cristianos a juzgar por lo que leen en 

el evangelio (5:47), lo cual no tiene 

sentido si el evangelio ha sido alterado 

significantemente. De hecho, el Corán 

declara que nosotros no tenemos “nada de 

fundamento” si no adherimos al Torá y el 

Evangelio (5:68, Cortés). Contrario a las 

acusaciones de corrupciones, el Corán 

reclama que nadie es capaz de corromper 

la Palabra de Dios (6:114-115; 18:27). 

Así, surge un dilema a flote. Si los 

Evangelios son confiables, Mahoma no 

puede ser un profeta, porque los 

Evangelios contradicen las enseñanzas de 

21 Ibn Ishaq, 165-166. 
22 Ibn Ishaq, 240. 



14                                     Siguiendo la Sana Doctrina habla tú… de acuerdo con la Sana Doctrina 
 

Mahoma. De otra manera se puede 

afirmar: si los Evangelios no son 

confiables, entonces Mahoma no puede 

ser un profeta, porque Mahoma proclamó 

la inspiración, preservación y autoridad 

de las Escrituras cristianas. Comoquiera, 

Mahoma no es un profeta. 

 

Evaluación final 

 Aun un examen rápido de la 

evidencia demuestra: 

● Que los cristianos tienen mejores 

récords históricos de la vida histórica de 

Jesús que los musulmanes tienen para la 

vida de Mahoma;  

 

 

 

 

● Que Jesús fue un ejemplo moral mucho 

mejor que Mahoma; 

● Que existe confirmación clara y divina 

del mensaje de Jesús, pero no existe 

confirmación palpable del de Mahoma; 

● Que las enseñanzas de Mahoma se 

autodestruyen. 

 Todo esto debe inquietar a 

cualquier musulmán que sinceramente 

busca la verdad a reevaluar su posición. 

Lejos de haber sido maldecidos 

(conforme al rezo de Mahoma), los 

cristianos han sido bendecidos con un 

don insuperable. □ 

 

 

 

 

Preguntas acerca de los Wicca 
 

Por: Dr. Donald T. Moore

 

 

 

¿Qué creen los wiccanos? 

 Los wiccanos contemporáneos 

adoran la Gran Madre Diosa y su pareja, 

el Dios con cuernos (Pan), pero creen en 

un gran número de otros dioses paganos 

que representan varios aspectos de la 

fuerza creadora llamada “El Uno” o “El 

Todo.” Dios como una esencia  

 

 

 

 

 

 

 

impersonal o presente en todo 

(panteísmo). Los wiccanos creen que 

todos los aspectos de la naturaleza, como 

las plantas, rocas y los planetas, 

contienen un espíritu. Así que reflejan la 

influencia corriente del monismo oriental 



 
Siguiendo la Sana Doctrina habla tú… de acuerdo con la Sana Doctrina                                    15 
 

que es popular en el pensamiento de la 

Nueva Era.23 

 

¿Quién es la gran Madre Diosa? 

 Es el aspecto femenino de “El 

Todo” y tiene muchos nombres como 

Diana, Isis y Deméter. Normalmente se le 

ve en la triple forma como la doncella o 

señorita (Koré), la madre (Diana) y la 

vieja buena (Hécate), que representan las 

etapas fundamentales de la vida.  

 

¿Hacen hechizos los brujos wiccanos? 

 Los hechizos son una de las 

muchas actividades en que están 

involucrados, aunque, contrario a la 

brujería satánica, se les prohíbe los 

hechizos dañinos y los manipulativos. 

Los brujos de Wicca practican dos clases 

de magia. Invocan la magia baja para 

mejorar la vida diaria, como en el caso de 

un empleo o una relación. La magia alta 

tiene la meta de transformar la 

personalidad individual. Los brujos se 

reúnen para adorar deidades e invocar la 

magia, pero se les prohíbe pronunciar 

maldiciones. Los wiccanos creen que las 

maldiciones les rebotan tres veces a 

quienes trabajan con ellas. 

 

¿Cómo funciona un grupo local de 

Wicca? 

 Los grupos autónomos de cuatro a 

26 personas (lo ideal es de 13) forman 

aquelarres (rituales) que se reúnen 

bimensualmente en el tiempo de las lunas 

nuevas y llenas, y también en la 

temporada de los ocho festivales 

principales del sol. Los Wicca pueden 

alcanzar hasta tres “grados” de desarrollo 

en los aquelarres: la membresía plena 

después de la iniciación, la brujería 

dotada después de alcanzar cierto nivel de 

conocimiento y el sacerdocio, lo cual 

normalmente requiere el “Gran Rito” de 

la relación sexual ritual. No obstante, el 

Gran Rito normalmente se practica 

simbólicamente a través de un cuchillo 

que se introduce en un cáliz de vino. 

 

¿Cómo comenzó la Wicca? 

 Se considera a Gerald B. Gardner 

(1884-1964), un servidor público y un 

arqueólogo aficionado, como el fundador 

de la magia contemporánea. Después de 

aprender la magia en el sur de Asia, se 

envolvió en el culto cuando regresó a 

Inglaterra en 1939. Conoció a los brujos 

influyentes de un grupo de teosóficos 

(doctrina esotérica), pero evidentemente 

combinó la magia de Asia con los textos 

occidentales para inventar una nueva 

secta con la adoración de la Madre Diosa 

como su vórtice o centro. Alexander 

Sanders difundió su ritual y un brote o 

una rama única a lo largo de América del 

Norte en la década de los 1960. 

 

¿Quiénes fueron las otras figuras 

principales que han encaminado a los 

wiccanos? 

 Sybil Leek llegó a los EE.UU. de 

Inglaterra en 1966 y estableció unos 

aquelarres en Ohio y Massachusetts. Se 

describieron a sí mismos como paganos 

que querían evitar que se les tildara de 

brujos, pero, a la vez, eran devotos a la 

Gran Madre Diosa. Varios de ellos 

preferían llamarse “neopaganos” y 

diseñaron nuevos rituales. Por eso, para el 

1980, una mescolanza de grupos de 

Wicca y neopaganos emergió. El grupo 

más grande de brujería-pagana se llama la 

Iglesia del Círculo Wicca, que ubicada en 

Wisconsin. □  

 
23 A veces una adaptación y a veces una 

traducción de “A Wicca Primer”. Christianity 

Today (21 octubre 2000), 108. Ver también el 

“Perfil Sectario de la Wicca”. Las Doctrinas 

Sanas y las Sectas Malsanas, VI:175-178. 



16                                     Siguiendo la Sana Doctrina habla tú… de acuerdo con la Sana Doctrina 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
              

 

 

 

 

 

 

 

 


